

EVALUASI KESESUAIAN PSAK 108 AKUNTANSI TRANSAKSI ASURANSI SYARIAH DENGAN MENGACU KEPADA ALQURAN DAN HADIST

¹Reva Meiliana
Akuntansi, Informatics and Business Institute Darmajaya
Jl. Z.A. PagarAlam No. 93 LabuhanRatuBandar LampungIndonesia 35142
¹reva_meiliana@yahoo.com


ABSTRACT

The  objective  of  this  research is to  analysis  and  to  evaluate  PSAK  108  of  accounting transaction shari   a insurance refer to Alquran and hadith it  has not  accordance  with Islamic shari   a refer to Alquran and hadith. Source of data in this research is the PSAK 108 of accounting transaction shari   a insurance which will be evaluating the suitability with Islamic shari   a refer to Alquran and hadith.. The analyze data method is qualitative analysis by comparing as well as evaluating the suitability between the PSAK 108 of accounting transaction shari   a insurance with Islamic shari   a refer to Alquran and hadith. The results of this study indicate that there are still some aspects that require reevaluation about the conceps of shari   a insurance that suitable with Alquran and hadith, and the using akad in shari a insurance that not suitable with Alquran and hadith. This study also gives recommendations to National Islamic Council as a representative ulama in Indonesia to reevaluate the fatwa that hooked with shari   a insurance.

Keywords: PSAK 108, Accounting Transaction Shari   A Insurance



ABSTRAK

Penelitian ini bertujuan  adalah untuk menganalisis dan mengevaluasi PSAK 108 akuntansi transaksi asuransi syariah yang mengacu kepada Al-Quran dan Hadistapakah sesuai dengan syariah islam yang mengacu kepada Alquran dan Hadist. Sumber data dalam penelitian adalah PSAK 108 akuntansi transaksi asuransi syariah yang akan mengevaluasi kesesuaian dengan syariah Islam yang merujuk kepada Alquran dan Hadist. Metode analisis data adalah analisis kualitatif dengan membandingkan serta penilaian kesesuaian antara PSAK 108 transaksi akuntansi shari "asuransi dengan shari Islam" yang merujuk pada Alquran dan hadist. Hasil penelitian ini menunjukkan bahwa masih ada beberapa aspek  yang  memerlukan  evaluasi ulang tentang  konsep  dari shari  "asuransi  yang sesuai  dengan Alquran dan hadist, dan menggunakan akad dalam shari" asuransi yang tidak sesuai dengan Alquran dan hadist. Penelitian ini juga  memberikan rekomendasi untuk Dewan Syariah Nasional sebagai dewan  syariah  perwakilan  di  Indonesia  untuk  mengevaluasi  kembali  fatwa  yang  terkait  dengan asuransi syariah.

 (
R
e
v
a
 
M
e
ili
ana
) (
J
u
r
nal
 
M
agi
s
t
e
r
 
M
anaj
e
m
e
n
 
V
ol
 
1
 
N
o
 
2
,
 
J
uli
 
2015
)
Kata Kunci: PSAK 108, Akuntansi Transaksi Asuransi Syariah
 (
I
n
f
o
r
m
ati
c
s
 
and
 
B
u
s
in
e
s
s
 
I
n
s
titute
 
Da
r
m
aja
y
a
) (
199
)


I. PENDAHULUAN

Saat   ini  perkembangan  kegiatan  usaha yang berbasis syariah dan lembaga keuangan (bank, asuransi, pasar modal, pegadaian, dana pensiun, dan lain sebagainya) berkembang dengan pesat. Dalam tiga dekade terakhir, lembaga keuangan dapat meningkatkan volume dan nilai berbasis syariah yang dapat meningkatkan kebutuhan terhadap akuntansi syariah. Sampai pada periode Januari  tahun  2016,  perkembangan lembaga  keuangan  berbasis  asuransi syariah tumbuh cukup signifikan. Perkembangannya dapat dilihat pada tabel
1.1,  jumlah  peningkatan  lembaga keuangan asuransi syariah dari tahun 2015 sampai awal tahun 2016 mengalami kenaikan dari tahun ke tahun menurut data Bank Indonesia.

Tabel 1.1Jumlah Perusahaan dan Unit
Asuransi & Reasuransi Syariah
Periode 2015 dan 2016


  NO    Keterangan                             2016    2015  
Perusahaan Asuransi Jiwa
  1       Syariah                                    5         3 	 Perusahaan Asuransi
  2        Umum Syariah                         4          2 	
Unit Syariah Perusahaan
  3       Asuransi Jiwa                          19       18 	 Unit Syariah Perusahaan
  4        Asuransi Umum                       24        23 	
Unit Syariah Perusahaan
  5        Reasuransi                                3          3 	
TOTAL                                            55       49
Sumber: www.bi.go.id

Seiring dengan perkembangan pemikiran mengenai akuntansi syariah juga semakin berkembang dengan makin diterimanya prinsip-prinsip transaksi syariah di dunia internasional. Motor penggerak dari penerapan transaksi syariah diawali dari perbankan  syariah  dan  kemudian merambah ke sektor lainnya.

Maka untuk mengakomodir pengguna laporan  keuangan  berbasis  syariah  IAI

sebagai  dewan  profesi  akuntan memandang perlu dibuat peraturan untuk mengakomodasi operasional syariah khususnya  dengan  permasalahan akuntansi. Selama 1 dasawarsa dari tahun
1992   sampai   tahun   2002,   perbankan
syariah tidak memiliki PSAK khusus. Lalu tahun 2002 baru di sahkan PSAK 59 tentang perbankan syariah yang mulai diberlakukan pada 1 Januari 2003. Kemudian pada tahun 2010 diberlakukan juga PSAK 108 mengenai akuntansi transaksi asuransi syariah sebagai dasar dalam penyusunan laporan keuangan dan fatwa yang dikeluarkan DSN MUI No.21/DSN-MUI/X/2001   tentang Pedoman Umum Asuransi Syariah. Namun setelah mempelajari fatwa DSN MUI tentang Pedoman Umum Asuransi Syariah dan PSAK 108, penulis menemukan beberapa  konsep  mengenai  asuransi syariah yang tidak sesuai syariat Islam dengan merujuk kepada Alquran dan Hadist. Oleh karena itu penulis tertarik untuk menganalisis dan mengevaluasi konsep  asuransi  syariah  menurut  PSAK
108 dan konsep asuransi syariah menurut
Alquran dan Hadist.

Konsep    Asuransi    Syariah    Menurut
PSAK 108

Asuransi Syariah menurut PSAK 108 adalah sistem menyeluruh yang pesertanya mendonasikan          (men-tabarru -kan) sebagian atau seluruh kontribusinya yang digunakan untuk membayar klaim atas risiko tertentu akibat musibah  pada jiwa, badan,   atau   benda   yang   dialami   oleh peserta yang berhak. Donasi tersebut merupakan donasi dengan syarat tertentu dan merupakan milik peserta secara kolektif, bukan merupakan pendapatan entitas pengelola. Maksud dari PSAK 108 ini adalah peserta asuransi menyetorkan premi diawal sesuai dengan ketetapan dari pengelola asuransi dan akan dibayarakan kepada peserta apabila terjadi klaim atas risiko tertentu apabila terjadi bahaya. Sedangkan landasan yang digunakan oleh


lembaga asuransi syariah adalah bahwasannya asuransi syariah berdiri atas dasar kerja sama dan tolong menolong dalam   kebaikan   dan   takwa.   Dalilnya adalah  firman  Allah  di  dalam  surat  Al- Maa   idah ayat 2 yang artinya:
“Tolong-menolonglah kamu dalam (mengerjakan) kebajikan dan takwa, dan janganlah tolong-menolong dalam berbuat dosa dan pelanggaran. Dan, bertakwalah kamu kepada Allah. Sesungguhnya Allah amat keras siksanya” (QS. Al-Maa   idah:
2)

Dalam prakteknya, asuransi syariah belum berpegang teguh kepada Alquran dan Hadist karena belum memiliki sifat murni untuk tolong-menolong. Karena konsep asuransi syariah saat ini masih mengedepankan   keuntungan   dari   dana yang diinvestasikan oleh nasabah untuk tujuan komersil. Selama lembaga syariah masih berada di bawah aturan Bank Indonesia, maka penulis menyimpulkan bahwa asuransi tersebut belum dapat dikatakan  sesuai  dengan  syariat   Islam. Bank  Indonesia  memiliki  orientasi  laba atau keuntungan. Jadi, produk yang bernama syariah dapat digunakan sebagai alat untuk mencapai tujuannya tersebut. Tujuan syariah yang dikatakan murni tolong-menolong  dan  hanya mengharapkan balasan dari Allah tidak akan tercapai. Karena keikhlasan itu tidak dapat  diketahui oleh  manusia  dan  hanya Allah yang mengetahui dan menilai keikhlasan hati seorang manusia.

Sistem Asuransi Syariah Kontemporer

Sedangkan menurut (Sula, 2004) menyebutkan konsep asuransi syariah pada zaman kontemporer ini adalah peserta asuransi menyetorkan premi kepada pihak pengelola (lembaga asuransi syariah) dengan menyetorkan ke dalam dua  jenis dana   yaitu   dana   tabungan   dan   dana tabarru   .  Dana  tabungan  adalah  dana titipan dari peserta Asuransi Syariah (life insurance) dan akan mendapatkan alokasi

bagi  hasil  (al-mudharabah)  dari pendapatan investasi bersih yang diperoleh setiap   tahun.   Dana   tabungan   beserta alokasi bagi hasil akan dikembalikan kepada peserta apabila peserta yang bersangkutan mengajukan klaim nilai tunai maupun klaim manfaat asuransi. Sedangkan, Tabarru    adalah derma atau dana kebajikan yang diberikan dan diikhlaskan oleh peserta asuransi jika sewaktu-waktu akan dipergunakan untuk membayar  klaim  atau  manfaat  asuransi (life maupun general insurance).

III. METODE PENELITIAN

Metode dalam penelitian ini menggunakan metode penelitian kualitatif. Secara teoritis format penelitian kualitatif berbeda dengan format penelitian kuantitatif. Perbedaan tersebut terletak pada kesulitan dalam membuat  desain  penelitian  kualitatif, karena pada umumnya penelitian kualitatif yang  tidak  berpola.  Format  desain penelitian kualitatif terdiri dari tiga model, yaitu format deskriptif, format verifikasi, dan format grounded research. Dalam penelitian ini digunakan metode kualitatif dengan desain deskriptif, yaitu penelitian yang memberi gambaran secara cermat mengenai individu atau kelompok tertentu tentang keadaan dan gejala yang terjadi (Koentjaraningrat, 1993).

Penelitian ini membahas dan mengkaji tentang evaluasi PSAK 108 tentang Akuntansi Transaksi Asuransi Syariah dan kesesuaiannya dengan syariah Islam mengacu kepada Alquran, As-sunah, dan Fatwa-fatwa yang terkait dengan asuransi. Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif  yang  mengolah  dan menghasilkan  data  yang  sifatnya deskriptif.

Penelitian  ini  merupakan kategori penelitian deskriptif, komparatif dan evaluatif. Tahap deskriptif dilakukan dengan cara  menggambarkan pengakuan, pengukuran, penyajian, dan pengungkapan


mengenai asuransi menurut PSAK 108. Sedangkan untuk tahap komparatif dan evaluatif dilakukan dengan cara membandingkan sekaligus mengevaluasi kesesuaian PSAK 108 tentang Akuntansi Transaksi  Asuransi  Syariah  menurut syariat  Islam  yang  merujuk  kepada Alquran, As-sunah, dan Fatwa-fatwa yang terkait dengan asuransi syariah.

Sumber Data

Data yang dijadikan sumber dalam penelitian  ini  adalah  PSAK 108  tentang Akuntansi   Transaksi   Asuransi   Syariah yang akan dievaluasi yaitu yang merujuk kepada Alquran, As-sunah dan Fatwa- fatwa yang terkait dengan asuransi syariah.

Metode Pengumpulan Data

Proses pengumpulan informasi maupun data dalam penelitian ini dilakukan dengan melakukan studi pustaka. Studi pustaka yang  digunakan  dapat  berasal  dari Alquran, As-sunah, Fatwa-fatwa yang terkait   dengan   asuransi,   buku,   jurnal ilmiah, dan data lainnya yang memberikan informasi mengenai akuntansi asuransi syariah.

Metode Analisis Data

Metode analisis data yang digunakan yaitu menggunakan analisis kualitatif. Data yang dikumpulkan berupa data deskriptif, yaitu berupa  penjelasan  dan  atau  keterangan yang  diperoleh  dari  studi  pustaka kemudian digunakan untuk mengkaji pengakuan, pengukuran, penyajian, dan pengungkapan akuntansi transaksi asuransi syariah menurut PSAK 108 serta mengevaluasi PSAK tersebut dengan syariah Islam dengan merujuk kepada Alquran, As-Sunah dan fatwa-fatwa yang terkait dengan asuransi syariah yang diintisarikan ke dalam buku-buku yang mengkaji  asuransi  syariah,  untuk kemudian peneliti gunakan dalam pengambilan kesimpulan.

Adapun beberapa langkah yang peneliti lakukan  dalam  menganalisis  data penelitian ini, antara lain:

1.	Mencari   acuan   akuntansi   transaksi asuransi syariah yang terdapat dalam Alquran,  As-Sunah,  fatwa-fatwa ulama yang terkait dengan asuransi, dan ijmak.
2.	Membandingkan    dan    mengevalusi kesesuaian  akuntansi  transaksi asuransi syariah dalam PSAK 108 dengan syariat Islam yakni merujuk kepada Alquran, As-sunah, dan fatwa- fatwa yang terkait dengan asuransi.

IV. HASIL DAN PEMBAHASAN Konsep    Asuransi    Syariah    Menurut Alquran dan Hadist

Asuransi Syariah dalam literatur bahasa Arab disebut dengan istilah: At Ta`min At Ta   awuni,  atau  At  Tamin  At  Takafuli, atau At Ta`min Al Islami (Sula,2004).

Asuransi Syariah menurut Dewan Syariah Nasional MUI (DSN MUI) sama dengan istilah  ta`min,  takaful,  atau  tadhaamun, dan didefinisikan sebagai usaha saling melindungi dan tolong-menolong di antara sejumlah orang/pihak melalui investasi dalam bentuk aset dan/atau tabarru    yang memberikan pola pengembalian untuk menghadapi risiko tertentu melalui akad (perikatan) yang sesuai dengan syariah. Akad yang sesuai dengan syariah tersebut maksudnya adalah akad yang tidak mengandung gharar (penipuan), perjudian, riba,  penganiayaan/  kezaliman,  suap, barang haram dan maksiat.

Definisi Asuransi Syariah menurut Kitab Al  Ma ayir  Al  Syar iyah  (Sharia Standards) yang dikeluarkan oleh AAOIFI (Accounting  and  Auditing  Organization for Islamic Financial Institutions) edisi tahun 2010:

“Asuransi Islami adalah kesepakatan sejumlah orang yang menghadapi risiko- risiko    tertentu    dengan    tujuan    untuk


menghilangkan bahaya-bahaya yang muncul dari risiko-risiko tersebut, dengan cara membayarkontribusi-kontribusi berdasarkan keharusan tabarru    (hibah), yang darinya terbentuk dana pertanggungan –yang mempunyai badan hukum sendiri dan tanggungan harta independen– yang darinya akan berlangsung penggantian (kompensasi) terhadap bahaya-bahaya yang menimpa salah seorang peserta sebagai akibat terjadinya risiko-risiko yang telah ditanggung.

Definisi  ringkas  menurut  AAOIFI  edisi tahun 2010 adalah sebagai berikut: “Asuransi       Islami       adalah       akad pertanggungan   oleh   sekelompok   orang yang berdasarkan akad itu setiap peserta membayar   sejumlah   harta   atas   dasar tabarru        (hibah)     untuk     mengganti bahaya-bahaya  yang  mungkin  menimpa kepada siapa saja dari para peserta ketika terjadi risiko yang telah ditanggung.”

Dalil-Dalil Asuransi Syariah

Dalil-dalil yang diajukan pihak yang melaksanakan asuransi syariah saat ini antara lain :
1. Dalil-dalil tolong menolong (misal QS. Al Maidah : 2 dan hadist yang sesuai)
2. Dalil tabarru , yaitu akad untuk kebajikan  dan  tolong  menolong,  seperti
hibah.
3.      Dalil-dalil      yang      membolehkan
mudharabah / musyarakah.
4. Dalil-dalil ijarah (wakalah bil ujrah)
5. Dalil yang membolehkan ta widh (pemberian kompensasi), yaitu hadist laa dharara wa laa dhirara. (tidak boleh menimbulkan bahaya bagi diri sendiri maupun bahaya bagi orang lain).

Adapun dalil hadist yang sering dijadikan sebagai   dasar   asuransi   syariah,   yakni hadist tentang kaum Asy   ariyin dari Abu Musa ra berkata bahwasannya Nabi Muhammad SAW bersabda:

Bahwa kaum al-Asy   ariyun jika mereka kehabisan bekal di dalam peperangan atau makanan keluarga mereka di Madinah menipis, maka mereka mengumpulkan apa yang mereka miliki di dalam satu lembar kain kemudian mereka bagi rata di antara mereka dalam satu wadah, maka mereka itu bagian dariku dan aku adalah bagian dari mereka. (HR Muttafaq „alaih)
Dalil    hadist    lain    yang    juga    sering
digunakan adalah hadist Abu Ubaidah bin
Jarrah ra bahwa:

Rosululloh SAW pernah mengutus Abu Ubaidah bin Jarrah RA bersama 300 pasukan. Di jalan bekal  habis, lalu Abu Ubaidah memerintahkan pasukan mengumpulkan semua bekal makanan, lalu mereka memakannya sedikit demi sedikit sampai habis.  Sampailah mereka di  tepi laut dan melihat seekor ikan besar seperti bukit,   lalu   mereka   memakan   ikan   itu selama 18 malam. (HR Bukhari).

Menurut penulis berdasarkan dari para penggagas  asuransi syariah,  hadist-hadist tersebut di atas dapat dijadikan dasar asuransi syariah, karena hadist tersebut menunjukkan upaya tolong menolong dalam rangka menanggulangi musibah, sesuatu yang juga terdapat dalam akad asuransi syariah di zaman modern ini.

Sistem     Asuransi     Syariah     Zaman
Rosulullah

Pada  zaman  Rosulullah  memang  belum ada sebuah konsep yang langsung membahas mengenai asuransi syariah. Tetapi,  menurut  Thomas dalam  bukunya Dictionary  of  Islam,  ada  sebuah  cerita yang  mirip dengan sistem asuransi yaitu aqilah. Menurut Dr Muhammad Muhsin Khan   (dalam   sula,2004),   kata   aqilah berarti Asabah yang menunjukkan hubungan ayah dengan pembunuh. Oleh karena  itu,  ide pokok dari aqilah adalah suku  Arab zaman dulu  harus siap untuk melakukan kontribusi finansial atas nama pembunuh    untuk    membayar    pewaris


korban. Kesiapan untuk membayar kontribusi keuangan  sama  dengan  premi praktik  asuransi.  Sementara  itu, kompensasi yang dibayar berdasarkan al- Aqilah mungkin sama dengan nilai pertanggungan dalam praktek asuransi sekarang. Karena, itu merupakan bentuk perlindungan finansial untuk pewaris terhadap kematian yang tidak diharapkan dari sang  korban. Namun perkembangan selanjutnya, menurut Syekh Ibnu Hajar al- Asqalani dalam Fathul Baari, dengan datangnya Islam, sistem aqilah diterima oleh   Rosululloh   menjadi   bagian   dari hukum Islam. Hal tersebut dapat dilihat pada hadist Nabi dalam pertengkaran dua wanita dari suku Huzail. Abu Hanifah mengatakan bahwa pernah ada dua orang wanita  dari  suku  Huzail  bertikai.  Salah satu orang diantara mereka memukul yang lain dengan batu hingga mengakibatkan kematian  wanita  tersebut  dan  bayi  yang ada di dalam rahimnya. Pewaris korban membawa kejadian tersebut ke pengadilan. Nabi Muhammad memberikan keputusan bahwa  kompensasi  bagi  pembunuh anak bayi adalah membebaskan seorang budak laki-laki atau wanita. Sedangkan kompensasi membunuh seorang wanita adalah membayar uang darah (diyat) yang harus dibayar oleh aqilah (saudara pihak ayah) yang tertuduh.

Akad dalam Asuransi Syariah Menurut
PSAK 108

Akad asuransi syariah yang digunakan di dalam PSAK 108 adalah akad tabarru dan akad tijari. Akad tabarru    digunakan diantara para peserta dengan tujuan untuk saling tolong-menolong, sedangkan akad tijari digunakan antara peserta dengan entitas pengelola dengan bukan untuk tujuan komersial. Sedangkan di dalam syariat Islam yang menjadi permasalahan di sini adalah akad tijari merupakan tujuan untuk mengkomersilkan dana yang diinvestasikan di asuransi syariah. M.M Billah dalam bukunya Priciples of Conratcts Affecting Takaful And Insurance

mengatakan dalam kaitannya dengan akad- akad dalam asuransi syariah, lebih cenderung tidak menggunakan istilah tabarru ,  tapi  menggunakan  istilah musahamah (kontribusi). Hal ini mungkin sebagai   solusi   dari   perdebatan   bahwa dalam akad tabarru    tidak boleh ada pengembalian lagi (mudharabah). Karena premi (tabarru   )  sudah diikhlaskan dan hanya mengharapkan ridha Allah SWT.

Akad dalam Asuransi Syariah Menurut
Alquran dan Hadist
Akad-Akad dalam Asuransi Syariah

Terdapat sekurang-kurangnya tiga akad dalam asuransi syariah :
1. Akad hibah (tabarru   ) di antara sesama
pemegang polis (peserta asuransi) di mana peserta memberikan hibah yang akan digunakan untuk menolong peserta lain yang terkena musibah.
2. Akad mudharabah/musyarakah, dimana peserta bertindak sebagai shahibul mal (pemegang polis), sedang perusahaan bertindak sebagai mudharib (pengelola). Akadnya berupa mudharabah, apabila perusahaan asuransi tidak melakukan sharing modal. Tetapi apabila perusahaan asuransi ikut melakukan sharing modal, berarti akadnya musyarakah.
3. Akad ijarah (wakalah bil ujrah), yaitu
akad wakalah (pemberian kuasa) dari peserta kepada perusahaan asuransi untuk mengelola dana peserta dengan tujuan untuk memperoleh imbalan (ujrah/fee).

Akad Wakalah bil ujrah terdapat pada asuransi yang mengandung unsur tabungan (saving)   maupun  unsur   tabarru      atau yang tidak mengandung unsur tabungan (non saving).

Praktik Umum dalam Asuransi Syariah
Non Saving (Tanpa Tabungan)

Pada asuransi syariah non saving ini, seluruh premi yang dibayarkan peserta asuransi menjadi dana tabarru     (hibah). Maka  dapat  dikatakan  bahwa  tidak  ada


dana untuk investasi pada akad ini. Pengelolaan dana tabarru    tersebut dan aktivitas takaful (saling menanggung di antara peserta) selanjutnya dijalankan oleh perusahaan asuransi. Perusahaan asuransi mendapat   ujrah  (fee)   dari  pengelolaan dana tabarru    tersebut berdasarkan akad wakalah bil ujrah. Sementara itu peserta akan mendapat dana pertanggungan dari dana  tabarru     tersebut  sesuai ketentuan yang ada.
Jadi pada asuransi non saving terdapat 2
(dua) akad :
1.  Akad  hibah  (tabarru   )  antar  sesama
peserta di bawah pengelolaan perusahaan.
2. Akad ijarah (wakalah bil ujrah) antara
semua peserta dengan perusahaan.

Praktik  Umum  Asuransi  Syariah dengan Saving (Tabungan)

Adapun dalam asuransi syariah dengan saving, premi yang dibayarkan peserta asuransi  kepada  perusahaan  asuransi dibagi dua :
(1) dana untuk tabarru  , dan
(2)  dana  untuk  investasi (biasanya  lebih besar dari dana). Kemudian dana tabarru ini dikelola oleh perusahaan asuransi dengan akad ijarah  (wakalah bil  ujrah). Perusahaan asuransi mendapat ujrah (fee) dari akad wakalah bil ujrah tersebut. Peserta  akan  mendapat  dana pertanggungan     dari     dana     tabarru tersebut sesuai ketentuan yang ada. Sementara dana investasi dikelola perusahaan asuransi dengan akad mudharabah  /  musyarakah,  dan selanjutnya perusahaan asuransi mendapatkan bagi hasil dari akad investasi tersebut. Jadi dalam asuransi dengansavingini terdapat tiga akad :
1. Akad hibah (tabarru ) antar sesama peserta di bawah pengelolaan perusahaan
2. Akad ijarah (wakalah bil ujrah) antara semua peserta dengan perusahaan.
3. Akad mudharabah/musyarakah antara antara semua peserta dengan perusahaan.

Perlu diketahui bahwa dalam akad mudharabah  /  musyarakah  tersebut, peserta asuransi bertindak sebagai shahibul mal; perusahaan sebagai mudharib, atau sekaligus  shahibul  mal.  Hal   ini  dapat terjadi karena perusahaan tidak mengelola langsung dana yang diinvestasikan dengan melakukan  bisnis  riil  (produksi  barang atau jasa), melainkan melakukan re- asuransi,  atau  menginvestasikan dana  ke bank. Keuntungan yang diperoleh dari mudharabah/musyarakah ini kemudian dibagi sesuai kesepakatan, antara peserta asuransi  dan   perusahaan  asuransi. Sebagian keuntungan ini disisihkan untuk dana tabarru   .

Kritik Terhadap Asuransi Syariah

Asuransi Syariah sebagaimana dijabarkan faktanya di atas, maka penulis menyimpulkan berdasarkan rujukan Alquran dan Hadist adalah akad yang digunakan dalam transaksi asuransi syariah dapat   dikatakan   tidak   sah   (batil)   dan haram, karena terdapat setidaknya enam penyimpangan       syariah       (mukhalafat syar   iyah) sebagai berikut :

1. Dalil-dalil yang digunakan tidak tepat, khusunya  hadist  Asy   ariyin  dan  hadist Abu Ubaidah bin Jarrah ra di atas. Pada kedua hadist tersebut, peristiwa bahaya terjadi lebih dahulu, baru kemudian terjadi proses  ta awun  (tolong  menolong). Sedang pada asuransi syariah, sudah diadakan akad ta awun lebih dahulu, padahal peristiwa  bahaya  tersebut  belum terjadi   sama   sekali.    Menurut   Syaikh
„Atha` Abu Rasyta, menggunakan hadist
Asy   ariyin sebagai dasar asuransi syariah adalah istidlal yang keliru. (Ajwibatu As`ilah, tanggal 7 Juni 2010).

2. Terjadi penggabungan dua akad menjadi satu akad (multi akad). Padahal multi akad telah dilarang dalam syariat Islam. Diriwayatkan oleh Ibnu Mas   ud ra bahwa Nabi SAW telah  melarang  dua kesepakatan dalam satu kesepakatan.”(HR


Ahmad) dan hadist tersebutsahih. Yang dimaksud “dua kesepakatan dalam satu kesepakatan (shafqataini fi shafqah wahidah)” adalah adanya dua akad dalam satu akad (wujudu „aqdaini fi aqdin wahidin).

Fakta menunjukkan bahwa pada asuransi syariah tanpa saving, terjadi penggabungan akad hibah dengan akad ijarah. Sementara pada   asuransi   syariah   dengan   saving, terjadi penggabungan akad hibah, akad ijarah, dan akad mudharabah.

3. Tidak sesuai dengan akad dhaman (jaminan/pertanggungan) dalam Islam. Terdapat ketidaksesuaian dalam tiga segi sebagai berikut :

a. Dari segi karakter akad. Karakter akad dhaman adalah akad tabarru    (bertujuan kebajikan/tolong menolong), bukan akad tijarah  (bertujuan komersial).  Sedangkan asuransi syariah hakikatnya bukan akad tabarru   , tapi akad tijarah, karena peserta mengharap mendapat klaim (dana pertanggungan) dan keuntungan dalam mudharabah.

Jadi pernyataan bahwa asuransi syariah adalah  akad  ta   awun  dan  bukan  akad mu   awadhah/tabaduli (pertukaran) adalah tidak tepat dan tidak sesuai dengan faktanya.
b.  Ketidaksesuaian dengan akad dhaman juga dapat dilihat dari segi tidak sesuainya jumlah para pihak dalam akad. Pada akad dhaman (jaminan/pertanggungan), terdapat tiga pihak, yaitu: (1) yang menjamin/penanggung (dhamin), (2) yang dijamin/tertanggung (madhmun anhu), dan (3) yang mendapat jaminan/tanggungan (madhmun lahu). Adanya tiga pihak tersebut didasarkan pada hadist Abu Qatadah ra:

“Bahwa kepada Nabi SAW pernah didatangkan sesosok jenazah agar beliau menshalatkannya. Lalu beliau bertanya, “Apakah ia punya hutang?” Para Sahabat

berkata, “Benar, dua dinar.” Beliau bersabda, “Shalatkan teman kalian!” Kemudian Abu Qatadah berkata, “Keduanya (dua dinar itu) menjadi kewajibanku,   wahai   Rosululloh.”   Nabi SAW pun lalu menshalatkannya. (HR Ahmad, Abu Dawud, an-Nasa   i dan al- Hakim)

Hadist   tersebut   menyebutkan   ada   tiga pihak;
1.    Pihak    yang    menjamin/penanggung
(dhamin) adalah Abu Qatadah ra.
2.     Pihak     yang     dijamin/tertanggung
(madhmun anhu) adalah jenazah.
3.           Pihak           yang           mendapat
jaminan/tanggungan (madhmun lahu) adalah orang yang memberi utang kepada jenazah.
Sementara   itu   dalam   asuransi   syariah
hanya   terdapat   dua   pihak,   bukan   tiga pihak. Dua pihak tersebut adalah :
1.    Pihak    yang    menjamin/penanggung
(dhamin), yaitu para peserta semua;
2. Pihak yang mendapat jaminan/tanggungan (madhmun lahu) yaitu para peserta semua.

Jadi dalam asuransi syariah tidak terdapat pihak ketiga, yaitu pihak yang dijamin/tertanggung (madhmun anhu).

c. Ketidaksesuaian ketiga dengan akad dhaman, dapat  dilihat  dari segi dhammu dzimatin  ila  dzimmatin  yaitu penggabungan tanggungan satu pihak kepada tanggungan pihak lainnya. Dalam akad dhaman telah terjadi dhammu dzimatin ila dzimmatin, sebagaimana disebutkan dalam hadist Abu Qatadah ra di atas, bahwa Abu Watadah telah menggabungkan dzimmah (tanggungan) si jenazah, kepada tanggungan diri Abu Qatadah ra itu sendiri. Jadi tanggungan yang wajib ditunaikan jenazah, berpindah menjadi tanggungan Abu Qatadah ra. Adapun dalam asuransi syariah, dhammu dzimatin (penggabungan tanggungan) itu tidak terjadi dan tidak ada. Karena ketika seorang peserta asuransi membayar premi


kepada  perusahaan  asuransi  syariah, peserta asuransi tidak sedang mempunyai tanggungan  apa   punkepada   siapa   pun, yang wajib peserta tunaikan. Jadi, asuransi syariah tidak sesuai dengan akad dhaman dalam syariat Islam.

d. Akad hibah (tabarru   ) dalam asuransi syariah tidak sesuai dengan pengertian hibah itu sendiri. Sebab hibah dalam pengertian  syar i  adalah  pemberian kepemilikan tanpa kompensasi/pengganti (tamliik bilaa „iwadh). (Imam Syaukani, Nailul Authar, Bab Hibah, Beirut: Dar Ibn Hazm, 2000, hlm. 1169).

Sementara dalam asuransi syariah, peserta asuransi memberikan dana hibah, tetapi mengharap  untuk  mendapatkan kompensasi („iwadh / ta   widh), bukannya tidak mengharap. Jadi sebenarnya tidaklah tepat asuransi syariah dikatakan sebagai akad  hibah,  tetapi dapat  dikatan  sebagai akad investasi yang mengharapkan keuntungan.

e.    Hibah   (tabarru   )    yang   diberikan peserta dalam asuransi syariah, akan kembali kepada peserta itu (jika terjadi risiko atas suatu peristiwa yang ditanggung misal kebakaran) ditambah dengan hibah dari para peserta lainnya. Menurut penulis setelah membaca buku yang membahas asuransi syariah menyimpulkan bahwa hal seperti  ini  haram  hukumnya,  sebab menarik  kembali  hibah  yang  telah diberikan hukumnya haram. (Yahya Abdurrahman, Asuransi dalam Tinjauan Syariah, hlm. 42).

Sabda Rosululloh SAW:
“Orang yang menarik kembali hibahnya,
sama dengan anjing yang menjilat kembali muntahannya.”(HR Bukhari, Muslim, Tirmidzi, Nasa`i, Ibnu Majah, dan Ahmad)

f. Telah terjadi gharar (ketidaktentuan, uncertainty)  dalam  asuransi  syariah. Karena  peserta tidak  mengetahui dengan jelas  apakah  perusahaan  asuransi  benar-

benar bertindak sebagai pengelola atau sebagai pengelola sekaligus sebagai pemodal ketika perusahaan menginvestasikan kembali dana premi ke pihak ketiga, dan seterusnya. Peserta juga tidak mengetahui dengan jelas kemana perusahaan  asuransi  akan menginvestasikan dana yang ada, apakah ke bank, bank konvensional atau bank syariah, ataukah  melakukan re-asuransi ke perusahaan asuransi berikutnya, dan seterusnya. Adanya gharar ini artinya menegaskan bahwa asuransi syariah yang ada saat ini hukumnya haram karena tidak sesuai dengan syariat Islam.

V. SIMPULAN

Berdasarkan paparan di atas maka penulis menyimpulkan bahwa PSAK 108 (Akuntansi Transaksi Asuransi Syariah) tidak sesuai dengan syariah Islam dengan rujukan Alquran dan Hadist. Penulis menyimpulkan beberapa alasannya antara lain:
1.  Definisi  asuransi  syariah  dan  makna
asuransi syariah menurut PSAK 108 (akuntansi transaksi asuransi syariah) berbeda dengan menurut Alquran dan Hadist.
2. Akad yang digunakan dalam transaksi asuransi syariah yang telah dikeluarkan oleh Dewan Syariah Nasional  tidak sesuai dengan konsep Alquran dan Hadist.
B. Saran
Penulis memberikan saran kepada Dewan
Syariah Nasional meninjau kembali PSAK
108   membuat    standar   sesuai   dengan
tuntunan Alquran dan Hadist.

DAFTAR PUSTAKA

Accounting and Auditing Organization for Islamic Financial Institutions (AAOIFI). 1998. Accounting and Auditing  Standards  of  Islamic Banks and Financial Institution. Bahrain: AAOIFI.
Abdurrahman,   Yahya.   2008.   Asuransi
Dalam Tinjauan Syariah. Hal 42. 11


Alquran dan Terjemahnya. 2006. QS. Al- Maa   idah. Bandung: Dipenogoro.
Fatwa Dewan Asuransi Syariah Nasional
Majelis         Ulama         Indonesia
No.21/DSN-MUI/X/2001.
Pedoman Umum Asuransi Syariah.
http://www.bi.go.id/web/id/Statistik/Statist ik+Perbankan/Statistik+Perbankan
+Syariah. Diunduh pada tanggal 31
Mei 2016.
IAI. 2016. Pernyataan Standar Akuntansi Syariah (PSAK) 108 Akuntansi Transaksi  Asuransi  Syariah. Jakarta: Ikatan Akuntan Indonesia.
Koentjaraningrat. 1993. Metode-metode Penelitian Masyarakat. Jakarta, Indonesia: PT. Gramedia Pustaka Media
Sula, Muhammad Syakir. 2004. Asuransi Syariah  (Life  and  General). Jakarta: Gema Insani.
Syaukani,        Imam.        2000.        Nailul
Authar.Beirut: Dar Ibn Hazm.
